


 
Seite 1   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

Katharina Galinski 
 

Fremde Frauen 
Da, wo Worte fehlen 
 

 

Gliederung 

1. Einleitung 

2. Da, wo Worte fehlen 

3. Workshop 

4. Die gemeinsame Arbeit – sechs Termine 

4.1 Erster Termin 

4.2  Zweiter Termin 

4.3  Dritter Termin 

4.4  Vierter Termin 

4.5 Fünfter Termin 

4.6  Sechster Termin 

5. Fazit 

6. Literatur 

 

 

  



 
Seite 2   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

1. Einleitung 

Was braucht es, wenn wir außerstande sind, Worte zu finden für das, was in uns ist? Wenn 

wir keine Worte haben, vielleicht auch, weil unsere Sprache eine andere ist? Was ist da, wo 

Worte fehlen? Wie kann ich Menschen begleiten, wenn Worte fehlen? 

Im Counseling geht es für mich um das Einlassen, Begreifen, Spüren, Innehalten. Die Worte 

im Dazwischen wahrnehmen und halten. Denn da, wo Worte fehlen, ist so viel mehr. 

 

 

2. Da, wo Worte fehlen 

Ich sitze einer Klientin gegenüber, ihre Atmung wird schneller, Körperreaktionen werden 

sichtbar und dann beginnt das Sprechen. Es kommen Wörter. Viele, keine, unglaublich viele, 

wenige. Und es gibt den Moment, in dem Worte fehlen. 

Menschen sprechen, um zu erzählen, loszuwerden was belastet, um Gefühle zu beschreiben, 

um sich zu öffnen. Oder nur um zu sprechen. Wieviel wir wirklich mit unseren Worten sagen, 

hängt von dem ab, was uns an Worten zur Verfügung steht. Damit meine ich nicht die Anzahl 

derer. Kann ich wirklich das, was in mir ist, mit Worten ausdrücken? Habe ich gelernt ein 

Gefühl konkret zu benennen? Bin ich in der Lage dieses zu beschreiben? Kann ich mit 

Worten eine Situation, die mir widerfahren ist, auch wirklich ausdrücken? Was gibt neben 

den Worten, die wir sprechen noch Auskunft über das, was uns im Innersten berührt? Welche 

Möglichkeiten der Kommunikation haben wir? Denn es ist klar, dass es nicht möglich ist, 

nicht zu kommunizieren.1 

Wenn wir nicht sprechen, kommunizieren wir auf anderen Ebenen. In der Wahrnehmung2 

meines Gegenübers sehe ich unterschiedliche Reaktionen und Bewegungen. Ich sehe die 

Menschen vor mir, ich höre sie, sehe Atmung, Körper, Hände, Gesicht, Haut und deren 

mögliche Veränderung. Ich kann erkennen, wenn sie errötet oder schwitzt. Ich kann 

Entspannung und Anspannung wahrnehmen. Spüre, wenn ein Kloß im Hals sitzt. Sehe, wenn 

die Tränen sich ihren Weg bahnen und das Ringen darum, diese zu verbergen. Ich nehme 

wahr, wenn die Bewegungsabläufe sich verändern. Sie werden schneller, langsamer. 

Manchmal verändert sich die Sitzposition, dabei richtet sich der Körper auf oder die 

Schultern sacken zusammen, der Kopf senkt sich, die Augen blicken von mir weg. Nur ein 

geringer Teil dessen, was ich übertrage, wird durch Worte vermittelt. Überwiegend wird über 

nicht-verbale Mitteillungen und über den Ton der Stimme übermittelt. Hierdurch entsteht ein 

Ganzes.3  

All das ist für mich, als würden Worte4 gesprochen werden. Worte, die nicht dem Sprechen 

zugeordnet werden. Worte, die aber sichtbar sind und sagen, was nicht gesagt werden kann. 

Worte, die im Körper feststecken, leise sind, da sie vor langem und aus unterschiedlichen 

Gründen verstummen mussten. Worte, die innerlich schreien. Worte, die Tiefe ausdrücken 

oder mit Leichtigkeit hervorbringen, was leicht über die Lippen geht.  

 

 
1 Nach dem Verständnis von Watzlawick: Watzlawick 2011 
2 Näheres zur Wahrnehmung: Stevens 2002, Die Kunst der Wahrnehmung 
3 Stevens, 2002, Die Kunst der Wahrnehmung, S.119 
4 Worte in diesem Zusammenhang nutze ich, um die Ausdrucksweise neben dem Sprechen zu verdeutlichen. 



 
Seite 3   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

Im Kontakt senden mein Gegenüber und ich, über die Körpersprache Mitteilungen. Wenn 

meine Worte nicht mit den anderen Mitteilungen übereinstimmen oder gar im Widerspruch 

zueinander stehen bin ich nicht kongruent5. Im Miteinander kann dies Unsicherheiten 

auslösen. Für mich als Counselor bedeutet dies, meine eigenen Reaktionen, Resonanzen und 

Worte immer wieder zu prüfen. Beim Gegenüber kann ich diese wahrnehmen und mir dieser 

Möglichkeiten bewusst sein. Hierbei nutze ich Beobachtungsgesichtspunkte6. 

Ich gehe mit all diesen Worten und Reaktionen in Resonanz,7spüre sie beim Ankommen in 

mir. Reagiere, antworte, mit den gesprochenen und den unausgesprochenen Worten. Ich 

nehme auch wahr, dass mir manchmal die Worte fehlen. Und so begegnen wir uns. Es findet 

ein Einschwingen im Dazwischen8 statt. Wir sind in der Lage, sehr schnell, das Gegenüber 

zu verstehen oder mitzufühlen. Dies geschieht intuitiv und spontan und bedeutet, dass wir 

im direkten Kontakt auch ohne Worte und Sprache verstehen und verstanden werden. 

Hierbei spielen auch unsere Spiegelneuronen9 eine wichtige Rolle. Es können sich nicht nur 

Körperhaltungen und Reaktionen übertragen, sondern auch Gefühle des Gegenübers. Hier 

kann eine Imitation stattfinden. Im Kontext des nicht Sprechens ist dies ein relevanter Teil. 

Da Sprechen in vielen Situationen nicht notwendig ist, um miteinander zu schwingen und 

sich gegenseitig zu fühlen. Unser Sein und unser Erleben beginnen ohne Sprache. Wir 

kommen auf die Welt, können uns nicht mit Worten verständigen, haben die Sprache der 

Menschen noch nicht gelernt. Und wir können uns verständigen. Über Bewegungen treten 

wir kommunikativ in Kontakt. 

Unser Körper dient uns als Geschichtenerzähler*in, als Wortfinder*in, als Sprecher*in, als 

Übersetzer*in, all dessen, was das gesprochene Wort nicht sagen kann.  

„Immer wieder beobachte ich, dass unser Köper sehr viel wahrhaftiger ist als unsere 

Sprache“ – Dami Charf 

Ich erkenne immer wieder, wie wahr diese Aussage ist. Wenn ich höre, dass alles in Ordnung 

ist und sehe, dass Tränen aufsteigen und der Blick nach unten geht, dann weiß ich, dass der 

Körper seine Wahrheit sagt, mein Gegenüber aber noch nicht bereit ist, die Worte dafür zu 

nutzen.  

Der Körper dient uns als Kontaktorgan und Resonanzkörper.10 Er nimmt wahr, verarbeitet 

und reagiert. Über die Körperhaltung kann eine Abgrenzung zum Außen stattfinden. Es wird 

eine Grenze zwischen dem Selbst und der Umwelt hergestellt.11Der Grenzraum bietet auch 

eine zwischenmenschliche Distanz und zeigt das Bedürfnis, eigene Grenzen zu schützen und 

zu wahren. Ich nehme daher Reaktionen und Körperhaltungen wahr, lasse sie, wenn 

notwendig, unkommentiert. Nehme sie als unausgesprochene Worte. Durch das Seinlassen, 

Nichtkommentieren und in Resonanz gehen ist es mir möglich, Vertrauen aufzubauen. Das 

feine Dazwischen zu spüren und zu vertrauen, dass sich das zeigen und in gesprochene Worte 

 
5 Kongruenz nach Carl Rogers, aus: Schulz von Thun, 1981, Miteinander reden 1, S.131 
6 Vgl. Beobachtungsgesichtspunkte, Rahm 1986, S.226f 
7 Bauer 2016, Warum ich fühle, was du fühlst 
8 Vgl. Buber 2006 
9 Näheres zu Spiegelneuronen: Bauer 2016, Warum ich fühle, was du fühlst 
10 Begriffe Kontaktorgan und Resonanzkörper: vgl. Richter 2011, S.158 und S.160 
11 Körper als Grenze, vgl. Kepner 2010, Körperprozesse 



 
Seite 4   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

formen wird, was sein soll. Wenn ich weiß, dass das gesprochene Wort zur Verfügung steht, 

um auszusprechen was ist, dann beziehe ich Körperreaktionen ein.  

In meiner Arbeit und meiner Haltung ist mir Bewusstheit wichtig. Wach, bewusst und im 

Augenblick da zu sein. Dies bietet dann eine besondere Aufnahme der Dinge, die um mich 

herum passieren. Ich kann Reaktionen, Körper, Stimme, Ton, etc. wahrnehmen, bin bewusst 

beim Gegenüber und lasse mich ein. Hierbei kommen alle drei Aspekte von Awareness für 

mich zum Tragen: Interne Awareness, Externe Awareness und die Meditative Awareness.12  

Es braucht Halt für all diese Worte und Körperreaktionen im Dazwischen. Für alles, was tief 

ist und Raum fordert. Es bedarf Empathie, Echtheit und meiner Wahrnehmung. Wie kann 

ich vermitteln, dass ich verstehe? Was mache ich, wenn ich nicht verstehe? Ehrlichkeit im 

Miteinander bedeutet an dieser Stelle auch zuzugeben, dass ich es nicht verstehen kann. Da 

meine, mir zur Verfügung stehenden, Kommunikationsmittel nicht ausreichen. Oft hilft es, 

Gesagtes stehen zu lassen, es ruhen zu lassen und es an anderer Stelle nochmal aufzugreifen 

und im Prozess zu beobachten, ob es klar wird. Zeit lassen, nicht schnell sein, nachfragen, 

geduldig sein. Kleine Interventionen und Möglichkeiten, die Wirkung haben. Es ist auch 

nicht immer wichtig, ob alles im Ganzen verstanden werden kann. Da jede*r eine eigene 

Wahrheit hat, entstehen Dinge intuitiv, und es zeigt sich das, was sich zeigen möchte.  

Und als Counselor bin ich bereit, da zu sein, diese Worte zu sehen und sie einzuladen. Wir 

müssen nicht die gleiche Sprache sprechen, um uns zu verstehen. Wir können alle Worte 

nutzen, die uns zur Verfügung stehen. Denn neben all den gesagten Worten ist so viel mehr.  

Wie es gehen kann, Worte und Gefühle auszudrücken, und welche Möglichkeiten wir im 

Counseling haben, möchte ich anhand eines Workshops veranschaulichen.  

 

 

3. Workshop 

Ein Workshop mit Frauen – ohne Vorwissen, ohne Themen, ohne Informationen, ohne, dass 

wir uns kennen- fremd. Fremd bin ich – fremd sind sie. Sieben Frauen, sieben Kulturen, 

sieben Geschichten, sieben Muttersprachen. Fremd im Stuhlkreis, fremd im Ausdruck. 

Fremde Wörter – wer versteht wen? 

Wir begegnen uns. Die Frauen leben zusammen, kennen sich, unterschiedlich lang und doch 

nur kurz. Der Wechsel, das Ein- und Ausziehen ist stetig. Kinder, Neugeborene, 

fortgeschrittene Schwangerschaft. Mutter sein, allein sein. Sie sind fremd in der 

Wohngruppe, fremd in diesem Land, geflüchtet, verfolgt, Sicherheit suchend, sich zurecht 

finden müssend im neuen System. Und sie müssen alles von sich Preis geben, für die 

Mitarbeiterinnen, die wissen, wie es besser geht. Es findet ein Offenlegen der 

Lebensgeschichte fürs Amt, für die Polizei statt. Regeln müssen eingehalten werden. In 

diesem Ankommen und Leben, das Trauma von gestern und vorgestern aushalten müssen. 

All das, um funktionieren zu können, für die Kleinsten, die schon da sind und die, die in der 

Frau wachsen, um geboren zu werden. Es ist ein wiederkehrendes Müssen. Und dahinter ein 

großes Bedürfnis. Verstanden zu werden, sein zu dürfen.  

 
12 Begriffsverständnis nach Rahm 1986, S. 168 



 
Seite 5   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

Zur Ruhe kommen. Bei sich Ankommen. Im Stuhlkreis. Mit einer fremden Frau, die eine 

Idee hat. Ohne Vorwissen über eines dieser besonderen Leben und die starke Geschichte.  

Ein Workshop in einer Mutter-Kind Gruppe. Kernthema und Anstoß der Arbeit war das „Ich 

im Kern“. Begreifen von dem, was ist und das Frausein im Kern wiederentdecken. Sich 

besinnen auf das, was ich als Frau bin. Der Workshop besteht aus sechs Terminen, die 

aufeinander aufbauen und sich über eine Zeit von sieben Monaten erstrecken. Diese sind 

methodisch und thematisch von mir vorbereitet, bieten immer wieder Raum für das, was sich 

im Dazwischen zeigt.  

Fremd sitzen wir da und geben uns gegenseitig die Chance auf Begegnung, einen Prozess, 

Verstehen, Vertrauen und alles, was da ist, weil wir eine Gemeinsamkeit haben. Frau sein! 

In der Sprache fehlen uns die Worte. Nicht im Sein.  

Der Workshop beinhaltet einen roten Faden, für den ich eine Methode entwickelt habe. Die 

Methode „Ich im Kern, in der Vielfältigkeit, an der Grenze, in Bewegung“.13 

 

 

4. Die gemeinsame Arbeit – sechs Termine 

4.1 Erster Termin 

Fremde Frauen. Fremd in dieser Situation. Wir sehen uns, beobachten uns. Ein erstes 

Kennenlernen. Feststellen, dass wir andere Sprachen sprechen, dass Kommunikation anders 

sein wird. Erkennen, dass wir Themen miteinander haben, die eine Chance bieten. Begreifen, 

dass wir uns ähnlich sind mit all unseren Unterschieden. Wer sind wir in diesem 

Miteinander? 

Im ersten Termin geht es um Rollen, die wir als Frauen haben. Diese erarbeiten wir anhand 

der Methode. Wir schreiben auf. Übersetzen uns gegenseitig in die Sprachen, die möglich 

sind, nutzen Körper, Blicke, Stille. Unterstützen uns in der Übersetzung, schreiben in der 

Muttersprache auf. Finden Wege, uns zu verstehen. Die, die nicht verstehen, hören zu und 

begreifen durch das Handeln. Es begleitet uns Skepsis, Herausforderung, gegenseitige 

Rücksichtnahme, Geduld. Wir erarbeiten uns die Rollen, die wir als Frauen ausfüllen. 

Verständlich für jede liegen die Begriffe vor uns.  

Der nächste Schritt ist eine Collage. Hierfür gibt es unterschiedliches Material, durch das 

jede ausdrücken kann, was sie als Frau ist und wie sie sich wahrnimmt, wie sie sich selbst 

sieht. Die Worte der Erklärung fallen schwer. Die Begleitung über Sprache ist kaum möglich. 

Ich vertraue auf den Prozess und darauf, dass jede schon genau das hervorbringt, was sich 

zeigen soll. Die Frauen sprechen miteinander, haben Sprachen gefunden, um sich zu 

verständigen, tauschen sich aus. Sie sind im Außen, brauchen noch Zeit für das eigene 

Innere. Vergewissern sich, ob sie alles richtig machen. Dabei gibt es kein falsch.  

Die Collagen sind einzigartig, sagen so viel aus und zeigen, was nicht mit Worten gezeigt 

werden kann. Das Vorstellen der Collagen wirkt fremd auf sie. Sich zeigen dürfen. Raum 

bekommen. Der anderen zuhören. Anerkennen, was sich gezeigt hat. Neuland. Nicht 

unbedingt neu, weil es einen kulturellen Unterschied gibt. Neu, weil Frauen sich nicht 

zeigen. Den Abschluss bildet das Herzsymbol. Was tragen sie im Herzen?  

 
13 Methode von Katharina Galinski, veröffentlicht im Counseling Journal, Sommerausgabe 2022, Nr.23 



 
Seite 6   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

Begleitfragen zum ersten Termin:  

Welche Rollen habt ihr? Welche mögt ihr, welche würdet ihr lieber ablegen? Wie kann ich 

die Rolle ausfüllen? Habe ich, oder haben andere Erwartungen an diese Rolle? Was liegt 

unter all den Rollen, die ausgefüllt werden?  

Welche Kräfte habe ich zur Verfügung, um Dinge zu schaffen? Welche Eigenschaften 

machen mich aus? Welche Bedürfnisse habe ich? Was gehört zu dieser Rolle? Wie sehe ich 

mich als Frau? Was schenkt mir Kraft? 

 

4.2 Zweiter Termin 

Wir sind uns schon begegnet. Die Runde hat sich verändert und wird sich im Laufe der Zeit 

immer verändern. Frauen kommen, Frauen gehen. Wechsel, Wandlung. Neues Einlassen, 

neues Vertrauen, neue Lebensgeschichten.  

Im zweiten Termin dient der Baum als Symbol – Wurzeln, Stamm, Krone. Ein kreativer 

Prozess, indem die eigene Geschichte visualisiert werden kann. Auseinandersetzung mit der 

Herkunft, den Stärken, dem Hier und Jetzt und den Wünschen und Zielen findet statt. Um 

ein Verstehen der Methoden möglich zu machen, habe ich unterschiedliche Möglichkeiten 

genutzt. Die Mitte ist bei jedem Termin so gestaltet, dass das Thema erkennbar ist, es gibt 

vorgefertigte Symbole z.B. den Baum. Einstieg und Abschluss der Termine sind gleich. Dies 

hilft im Verstehen, gibt Sicherheit und erleichtert die Umsetzung. In der kreativen Arbeit ist 

es mir ein Anliegen, einfach machen und entstehen zu lassen. Bildkarten zu Beginn bieten 

einen Einstieg ins Thema. Nie ist es wichtig, etwas richtig zu machen. Wir arbeiten mit 

allem, was da ist und sich zeigt. Schweigen, nicht mitmachen wollen und nur beobachten ist 

jederzeit möglich. Die Kunst und künstlerische Medien dienen hier auch dem Ausdruck und 

bieten wortloses Tun und Sein. Es zeigt sich, was sichtbar werden kann und wird nicht 

ausgesprochen. Durch die Unterschiedlichkeit im Material und den Medien, die angeboten 

werden, können die Frauen ausprobieren und das nutzen, was stimmig ist. Zudem schaffe 

ich Rituale,14 wiederkehrende Aspekte und schaffe somit Verbindung, Sicherheit und 

Klarheit.  

Der Malprozess ist sehr individuell. Jede Frau braucht erstmal Zeit für einen Einstieg und 

macht sich mit dem Material und den Farben vertraut. Über die Kunst und das Material 

gehen sie selbst in Resonanz. Es ist nicht wichtig, ob alles im Ganzen verstanden werden 

kann. Da jede Frau ihre Wahrheit hat, macht sie es intuitiv und es zeigt sich das, was sich 

zeigen möchte. Anfänglich gehen die Blicke noch zu den anderen, nach und nach legt sich 

das, und jede Frau ist bei sich. Nach dem Malen teile ich erneut die Kreise aus und lade ein, 

Begriffe zu den Begleitfragen aufzuschreiben. Die Kreise werden im nächsten Schritt auf 

dem Baum befestigt. Immer da, wo es sich stimmig anfühlt. Hierbei geht es um das 

Sichtbarmachen der Lebensgeschichte und der enthaltenen Eigenschaften und Ressourcen. 

Wertschätzung erfolgt immer. Es gibt kein Vergleichen im Miteinander, es erfolgt eher 

aufrichtiges Bewundern der Arbeit der anderen Frau. Das Vorstellen der Werke ist jedes Mal 

ein Highlight, wird zelebriert und ich spüre eine andere Dynamik. Stille und Achtung vor 

der anderen zeigen sich.  

 
14 Vgl. Richter 2009, Rituale S. 244 



 
Seite 7   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

Begleitfragen zum zweiten Termin:  

Was habe ich bis jetzt geschafft? Wer und was stärkt mich? Welche Ressourcen habe ich? 

 

4.3 Dritter Termin 

Kann es heute um mehr Stille gehen? Um das Ankommen bei sich? Um mehr Tiefung im 

Prozess? Wie viel „sich öffnen“ ist möglich? 

Die Frauen lernen so schnell die Sprache des Landes, in dem sie jetzt leben. Ich bin voller 

Bewunderung. Sie können so viel mehr sagen, als zu Beginn unserer Begegnung, so viel 

mehr verstehen. Und doch ist das Ausdrücken des Innersten niemals so tief möglich, wie in 

der Muttersprache. Und könnten sie mehr sagen in der Muttersprache? Haben sie gelernt und 

dürften sie äußern, was sie bewegt? Wäre unsere Begegnung eine andere, wenn wir die 

gleiche Sprache sprechen würden?  

Der Alltag ist leichter zu bewältigen, der Ausdruck von Gefühlen, um verstanden zu werden, 

ist nicht leicht. Ich selbst habe drei Sprachen zur Verfügung, kenne das Lernen müssen der 

neuen Sprache, um sich hier verständlich zu machen. Ich weiß um die Ebenen der 

Möglichkeiten und doch kann ich keine von ihren Sprachen. Gemeinsam lernen wir einzelne 

Begriffe von der jeweils anderen. Lachen aufgrund des Klangs der fremden Wörter, zeigen 

Verständnis für die Unterschiedlichkeiten, haben eine Verbindung, es entsteht noch mehr 

Nähe. Durch ihre Erzählungen, ihre Geschichten, die Traumata, welche sie begleiten, fühle 

auch ich mich verbunden. Als Frauen haben wir so viele Gemeinsamkeiten – auch in unserer 

Geschichte. Selbst wenn ich nicht verstehe, spüre ich. Und ich bin sicher, dass sie es auch 

wissen. Wie viel Sprache brauchen wir, wenn wir die Verbindung fühlen? 

Wir arbeiten heute mit einer Methode um das Frau sein in unterschiedlichen Blickwinkeln 

zu betrachten. Es wird eine Blume15 gestaltet, bei der jedes Blütenblatt und die Knospe unter 

einer anderen Fragestellung stehen. Jedes Mal wird vorher ein Lied gespielt, um erst Ruhe 

und Stille wahrzunehmen, um sich spüren zu ermöglichen und dann in den kreativen Prozess 

zu starten. Vier Mal Stille, vier Mal Fragen, vier Mal kreativer Prozess, ein Ergebnis. Frau 

sein.  

Die Themen: Quelle des Frau -Sein – Vorbilder aus dem Leben. Dunkle Seiten des Frau - 

Seins – die Vergangenheit. Bedürfnisse – in mir und im Gegenüber. Der Kern – das 

Wichtigste in mir. 

 

Begleitfragen zum dritten Termin:  

Was ist die Quelle für dein Frau - Sein? Welche Vorbilder hast du? Wer hat dich gelehrt eine 

Frau zu sein? Wo liegen deine Wurzeln? Was brauchst du? Was sind deine dunklen Seiten 

des Frau Seins? Was liegt in deiner Vergangenheit? Woran fehlt es dir? Welches Gegenüber 

ist dir wichtig? 

 

 

 

 

 
15 Für den Workshop abgewandelte Methode „Blume des Frau Sein“ aus: Baer2004, S. 192 



 
Seite 8   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

4.4 Vierter Termin 

Scham, Schuld, sich schämen, sich schuldig fühlen, beschämt werden. Diese Themen, so 

bekannt und so tief. Um näher zu verdeutlichen, was Scham ist und welche Räume der 

Scham wir haben, gehe ich auf die drei Räume der Scham ein. Es gibt den öffentlichen, den 

persönlichen und den intimen Raum.16 Diese visualisiere ich zum Verständnis auch auf 

Kreisen und verstärke dies durch Zeigen.  

Vorangegangene Erfahrungen mit Übergriffen und dem dazugehörigen Schamgefühl oder 

dem Beschämtwerden zeigen sich im Körper und der Körperhaltung. Dies wird nonverbal 

sichtbar, wenn Menschen über Erfahrungen sprechen. Es verändert sich die Haltung, z.B. in 

Form von Zusammensacken, die Schultern fallen lassen, den Kopf senken, den Blick senken, 

das in die Augen schauen wird vermieden. Ohne dies mit Worten zu beschreiben, wird 

deutlich, dass es Erfahrungen gibt, die schambehaftet sind. Bei traumatischen Erlebnissen 

wird nicht nur die Grenze des intimen Raums verletzt. Häufig geht hier auch das Gefühl der 

Schuld17 und des schuldig sein mit der Scham einher. In den Körperreaktionen zeigt sich 

dies ähnlich, wie das Gefühl der Scham. Gerade bei traumatischen Erlebnissen, die mit 

Gewalt einhergehen, fehlen uns die Worte. Es ist kaum möglich, das Geschehen zu 

beschreiben. Die Erlebnisse sind teilweise übermächtig, der Schrecken steckt im Körper. 

Beim Sprechen und Erzählen ist häufig eine Schwere zu spüren. Ich lasse die Themen zu, 

wenn sie kommen, halte und begleite, wenn es Zeit ist, darüber zu sprechen oder dies 

auszudrücken. Es zeigt sich im Verlauf immer wieder, dass die Würde18 verletzt ist, dass 

Übergriffe und Gewalt tief sitzen und sich zeigen.  

Es braucht heute eine innere Wächterin. Um uns mit der inneren Wächterin zu beschäftigen, 

haben wir den intimen Raum näher betrachtet. Im Einstieg wählen sie Türen aus, um das 

Verborgene, die Wünsche dahinter wahrzunehmen. Die Auseinandersetzung mit den 

Räumen der Scham geschieht gemeinsam, über den Austausch, über Kommunikation und 

über jede Sprache, die wir haben. Ich mag den Austausch der Frauen untereinander, wie sie 

in unterschiedlichen Sprachen miteinander kommunizieren, lachen, schimpfen. Ich verstehe 

kaum etwas, versuche zu sehen, was Mimik und Körpersprache sagen. Fühle mich nicht 

ausgeschlossen, kann es zulassen, dass sie ihre Sprache nutzen, um mehr sagen zu können. 

Weiß, wie es ist, weiß warum es das braucht. Vertraue. Ich bin geduldig und sie sind geduldig 

mit mir. 

Körperbilder19 malen, um die Scham und die dazugehörigen Gefühle zu visualisieren ist 

unser nächster Schritt. Köperbilder werden eingesetzt, um sichtbar zu machen, was sich 

verbirgt, was bewegt, was es über das Selbstbild aussagt. Das Schützenswerte ist damit 

verdeutlicht. Es wird ein Bild in kleiner Form gewählt, um Distanz zu schaffen, nicht zu tief 

einzutauchen, da Traumata bestehen.  

Es zeigen sich kulturelle Unterschiede in der Verbindung mit Scham. Die Bereiche, die 

schambehaftet sind, die Bereiche, die am Körper bedeckt werden müssen, sind sieben Mal 

anders. Themen von Verletzungen, Missbrauch, Trauma, Erfahrungen mit Männern, werden 

sichtbar. Es entsteht ein Wendepunkt in der Offenheit im Miteinander. Einige Frauen 

 
16 Näheres in: Baer 2000, Vom Schämen und Beschämt werden 
17 Näheres in: Baer 2018, Schuldgefühle und innerer Frieden 
18 Näheres in Frick-Baer, Baer 2018, Deine Würde entscheidet 
19 Methode angelehnt an Baer 2004, Körperschema uns Körperbild, S. 293 



 
Seite 9   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

berichten, andere hören nur zu, nehmen Anteil, schweigen, weinen. Es ist eine Spannung in 

der Luft, die wir alle halten. Deutlich wird, dass keine Frau frei von diesen Erfahrungen ist. 

Es herrscht teilweise ein „das ist so bei uns“ versus „verstehen, was ich erlebt habe“. Dieser 

Wendpunkt benötigt viel Ruhe, viel Halten, viel Aushalten, viel Zuhören und Stärken. Das 

meiste passiert hier ohne Sprache. Es passiert in den Augen, der Atmung, dem Körper. Alles 

wirkt angespannt und schwer. Die Augen suchen nach Halt, weil die Worte für die 

Grausamkeit fehlen. Nicht, weil wir uns nicht in der Sprache verständigen können. Weil es 

kaum Worte gibt, für das, was Frauen widerfährt. Wir sind bewegt, schweigen miteinander. 

In diesem Schweigen sind so unendlich viele Worte.  

Ich öffne die Fenster, alle atmen durch. Es ist ausgesprochen zwischen uns. Es ist in der 

Welt, lauter als vorher.  

Der Übergang zu einer Übung, in der es um das Erfahren der eigenen Grenzen geht, fällt 

leicht. Wie kann ich meine Grenzen wahren? Grenzübung – mit einem Seil einen eigenen 

Raum machen und ich trete hinein. Aufgabe ist, mich mit der Stimme aufzufordern 

herauszutreten. Zuerst ist es lustig, dann wird der Ernst deutlich. Die Frauen richten sich auf, 

die Stimme wird laut. Die Deutlichkeit der Grenze: Mehr als spürbar.  

Nachspüren vom eigenen Raum, vom Körperraum. Wenn die Grenzen nicht spürbar sind, 

befinden Menschen sich in einer Unsicherheit.20 

Nicht alle machen mit, aber alle schauen zu, sind gespannt. Jede wahrt und respektiert die 

andere. Es geht hierbei auch darum, den Schmerz der anderen mitzuhalten. Es entsteht 

Verbindung zwischen uns, wir werden gemeinsam zu einem starken Halt füreinander.  

Ergänzend, als schützende innere Instanz und zur Festigung wird eine innere Wächterin21 

gestaltet. Scham kann als innere Wächterin betrachtet werden, die die Grenzen des intimen 

Raumes wahrt. Diese ist bei jedem Menschen unterschiedlich ausgeprägt. Für die Gestaltung 

steht unterschiedliches Material zur Verfügung. Es gibt Papier, Farben in Form von Stiften 

und Acrylfarben, Steine, Seile, kleine Dekoelemente, Draht und vieles mehr. Die Frauen 

wirken befreiter und gestalten mit Sorgfalt. Es zeigt sich die Wichtigkeit dieses Symbols. 

Das Vorstellen der „inneren Wächterin“ wird zelebriert. Das Symbol kann erinnern, dass 

Grenzen gewahrt werden dürfen. 

 

Begleitfragen zum vierten Termin: 

Was spricht mich an dieser Tür an? Was ist da hinter der Tür? Was wünsche ich mir? Durch 

welche Tür ist mein Raum verschlossen? Wer darf hinein und wie weit? Wo sitzt die Scham? 

Welche Farbe hat sie? Wo im Körper spüre ich sie? Was ist Scham und wie fühlt sie sich an? 

Was ist Schuld und wie macht sie sich bemerkbar? Wie wurde ich beschämt/werde ich 

beschämt? 

Was habe ich für Ressourcen, um die innere Wächterin zu aktivieren? Welche kann ich 

stärken? Wie kann die innere Wächterin den Raum/meine Wünsche schützen? Was passiert, 

wenn ich die Linie verschiebe? Was, wenn ich sie übertrete? 

 

 
20 Näheres in: Charf 2020, Gesunde Grenzen, S.253 ff. 
21 Näheres in: Baer 2000, Vom Schämen und Beschämt werden 



 
Seite 10   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

4.5 Fünfter Termin 

Die ersten vier Termine haben den Schwerpunkt, das Ich zu stärken. Bewusstmachen von 

Ressourcen, eigene Themen anschauen und diese schützen. Nach der intensiven Ich- 

Stärkung gehen wir heute ins Außen. Es geht um Schutz und das Schützenswerte in uns und 

bei anderen Frauen. Hierzu habe ich mir überlegt, dass die Frauen gemeinsam ein 

„Schutzkleid“ nähen. Im Vordergrund stehen Gemeinsamkeit, Gemeinschaft und das 

Bewusstmachen und bewusst werden lassen, Frauenkraft stärken. Zuerst biete ich ein 

vorgefertigtes Papierkleid an, um zu zeigen, worum es geht. Dieses Kleid ist an eine 

Schneiderpuppe befestigt, an die auch später das Kleid der Frauen genäht wird. Auf das 

Papierkleid werden zuerst Begriffe zu den Begleitfragen aufgeschrieben. Wir nähern uns 

damit dem Thema, knüpfen auch an die innere Wächterin und das Thema Scham an. Heute 

geht es darum, gemeinsam etwas zu schaffen. Das bedeutet, sich miteinander zu 

verständigen, zusammenzuarbeiten, miteinander in den Kontakt zu gehen und Worte zu 

finden, Wünsche und Bedürfnisse einzubringen und die der anderen wahrzunehmen.  

Den Frauen steht eine Auswahl an Stoffen und weiteren Materialien zur Verfügung, die zu 

einem Kleid zusammengefügt werden können. Die Herangehensweise entscheiden die 

Frauen selbst. Es beginnt verhalten, erst wird alles gesichtet, die Freude über die Auswahl 

ist groß, alles wird mit den Händen und Augen erforscht. Das Spüren der Stoffe bietet die 

erste Verbindung. Die Frauen sind noch unsicher, was genau passieren soll. Einige wagen 

sich vor, andere beobachten, trauen sich nicht. Einige sprechen über andere Themen, andere 

versinken langsam in der Übung. Es entsteht eine Dynamik, die jede Persönlichkeit einzeln 

sichtbar werden lässt. Jede Frau ist in ihrem Sein, in ihrem Tempo, mit ihrer Kraft da. Ich 

ziehe mich zurück und vertraue darauf, dass etwas entstehen wird. Immer mal sichern sie 

sich mit einem Blick zu mir ab, manchmal fragen sie etwas zum Material. Die Verständigung 

untereinander beginnt, immer mehr Frauen machen mit, bis schließlich alle einen Beitrag 

zur Entstehung leisten.  

Was passiert in dieser Dynamik? Ich nehme Verbundenheit zwischen den Frauen und dem 

Thema wahr. Die Wichtigkeit des Schutzes. Jede ist freiwillig ein Teil dieser Entstehung, 

darf ihre Grenze selbst wahren und sich einbringen. Wird gestärkt von den anderen. Je weiter 

der Prozess voranschreitet, umso weniger Worte werden gesprochen. Ich bin berührt. 

Irgendwann geschieht alles wortlos. Braucht es überhaupt Worte in dieser Tiefe? Es wirkt 

wie ein Tanz miteinander. Ich spüre die Verbindung zwischen den Frauen. Irgendwie weiß 

jede, was die andere braucht. Sie sehen einander. Jede gibt ein Stück von sich selbst. Im 

Schützen des Körpers und in dem, was bedeckt wird, hat jede einen anderen Wunsch und 

eine andere Wichtigkeit. Alles darf sein. Und keine der Frauen stellt es bei der anderen in 

Frage. In diesem Miteinander entsteht ein Kleid und es gibt Zusätze, die Schultern und Kopf 

schützen. Gemeinsam wird die körperliche und individuelle Würde der Frauen geschützt.  

In der gesamten Zeit des Workshops findet kein Körperkontakt zwischen uns statt, keine 

Umarmung, keine Berührungen der Schultern oder Hände. Die Körper haben eigene Worte, 

halten sich selbst und uns miteinander. Nähe findet anders statt. 

Als nächsten Schritt schreiben wir Begriffe auf, um den Aspekt des Schutzes zu vertiefen. 

Es stehen erneut die Kreise als Material zur Verfügung. Hier können Begriffe notiert und am 

Kleid befestigt werden. Es zeigt sich, dass es wichtig ist, mit den Begriffen Schutzaspekte, 



 
Seite 11   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

die jede geben kann und die jede braucht, hervorzuheben. Jede hat etwas zu geben und kann 

bei Bedarf auf Stärken und Ressourcen der anderen zugreifen.  

Am Ende ist es wichtig, dass ich das Kleid mitnehme und so zusammennähe, dass sie es 

symbolisch in der Gruppe aufhängen können. Die Kreise werden zu einer Kette. Zusammen 

überlegen wir eine Botschaft für Gemeinschaft unter Frauen: 

„Wir dürfen machen, was wir richtig finden. Ohne andere Menschen zu verletzen.“ 

(Botschaft der Frauen) 

 

Begleitfragen: 

Was kann ich geben? Was könnt ihr als Schutz zur Verfügung stellen? Welche 

Körperregionen brauchen besonderen Schutz? Was könnt ihr dadurch bekommen, dass eine 

andere euch etwas gibt? Womit kann ich andere Frauen unterstützen und schützen? Wie 

können wir gemeinsam füreinander sein? 

 

4.6 Sechster Termin 

Der Abschlusstermin. Sieben Frauen. Fremd waren wir, ohne Worte füreinander. Ohne 

Worte für alles, was ausgesprochen werden musste. Fremd im Stuhlkreis. Nun sitzen wir 

erneut im Stuhlkreis. Kennen uns besser, unsere Geschichten. Haben gemeinsame Worte 

gefunden.  

In der Mitte liegen Symbole, die alle Termine widerspiegeln. Wir starten mit Wegekarten, 

um ausdrücken zu können, wo jede Frau gerade steht, wie der Weg war und welcher Weg 

noch kommen darf. Wir sprechen miteinander, tauschen uns aus. Unsere Worte können wir 

jetzt besser verstehen. Und wenn es nicht die gesprochenen Worte sind, dann wissen wir, 

wie Verständigung geht.  

Die Essenz des gemeinsamen Weges ist heute eine Schatzkiste für jede Frau, die gestaltet 

und befüllt werden darf, um Ressourcen zu sammeln, uns diese ins Gedächtnis zu rufen und 

Symbole zu schaffen, die uns stärken können.  

Vorher mache ich darauf aufmerksam, dass wir viel miteinander geteilt haben, jede hat viel 

von sich gezeigt, sich geöffnet und Inneres offenbart. Wie wichtig es ist, Geheimnisse zu 

haben und diese haben zu dürfen steht erstmal im Vordergrund. Hierzu gestalten die Frauen 

ihr persönliches Geheimnis. Dies machen sie so, dass es eine Gestalt annimmt, diese aber 

für alle anderen unsichtbar bleibt. Sie gestalten auf kleinen, weißen Leinwänden mit weißer 

Farbe. Dieser Prozess scheint sehr wichtig. Die Gestaltung ereignet sich in Stille, jede für 

sich. Wir sprechen nicht über das, was Form angenommen hat, sondern würdigen die 

Bedeutsamkeit des inneren Verborgenen.  

Es gibt die Möglichkeit, das Geheimnis mit in die Schatzkiste zu legen und dieses zu 

bewahren. Dann beginnt die Gestaltung der Kisten, der Symbole und aller Dinge, die 

Ressourcen/Stärken/Wünsche/Bedürfnisse deutlich machen. Es gibt einen Wechsel von 

Ruhephasen in der Arbeit und miteinander lachen, sich austauschen, sich erinnern an das, 

was bisher war. Es werden Schätze gesammelt, die das Leben der Frauen beinhalten.  

Als Abschlusssymbol nehmen wir erneut das Herz. Es knüpft an den ersten Termin an,  

und die Frauen dürfen sich erneut bewusst machen, was sie alles sind, sein dürfen!  



 
Seite 12   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

Begleitfragen zum sechsten Termin: 

Wo stehe ich gerade? Welchen Weg bin ich schon gegangen und welchen möchte ich gehen? 

Wie soll mein Weg aussehen? Was haben wir bis jetzt gemacht? Was habe ich 

mitgenommen? Wo konnte ich mein Frau Sein stärken? Was ist das, was bewahrt werden 

soll? Was trage ich im Herzen? Was nehme ich als Kraft mit? 

Das Ich ist gestärkt! Und da, wo Worte fehlen, ist so viel mehr! 

 

 

5.  Fazit 

In Worten habe ich beschrieben, was es bedeutet, wenn Worte fehlen. Und es ist leicht Worte 

für etwas zu finden, das so natürlich passiert. Im Dazwischen, zwischen uns Menschen. So 

leicht und doch so schwer. Denn Worte, die im Dazwischen liegen, wollen gehört werden. 

Sie sind alles, was wir sind, sind laut und leise, beherbergen jedes Gefühl, sitzen im Körper, 

in den Augen, in jedem Ausdruck des Seins. 

Da, wo Worte fehlen, ist so unendlich viel mehr. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Seite 13   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

6.  Literatur 

Baer, Udo (2004): Gefühlssterne Angstfresser Verwandlungsbilder. Kunst und 

gestaltungstherapeutische Methoden und Modelle. Neukirchen-Vluyn, Affenkönig Verlag 

Baer, Udo; Frick Bear, Gabriele (2022): Das Abc der Gefühle. Weinheim Basel, Beltz Verlag 

Baer, Udo; Frick Bear, Gabriele (2018): Deine Würde entscheidet. Finde den inneren Kompass für 

ein gutes Leben. Weinheim Basel, Beltz Verlag 

Baer, Udo; Frick Bear, Gabriele (2000): Bibliothek der Gefühle, Band 1. Vom Schämen und 

Beschämtwerden. Neukirchen-Vluyn, Affenkönig Verlag 

Baer, Udo; Frick Bear, Gabriele (2018): Bibliothek der Gefühle. Schuldgefühle und innerer Frieden. 

Weinheim Basel, Beltz Verlag 

Bauer, Joachim (2016): Warum ich fühle, was du fühlst. Intuitive Kommunikation und das Geheimnis 

der Spiegelneurone. München, Wilhelm Heyne Verlag 

Buber, Martin (2006): Das dialogische Prinzip. Ich und Du. Zwiesprache. Die Frage an den 

Einzelnen. Elemente des Zwischenmenschlichen. Zur Geschichte des dialogischen Prinzips. 

Gütersloh & München, Gütersloher Verlagshaus  

Charf, Dami (2020): Auch alte Wunden können heilen. Wie Verletzungen aus der Kindheit unser 

Leben bestimmen und wir dennoch Frieden in uns selbst finden können. München, Kösel-Verlag 

Galinski, Katharina: Methode „Ich im Kern, in der Vielfältigkeit, an der Grenze, in Bewegung“, 

veröffentlicht im Counseling Journal Nummer 23, Sommerausgabe, Tools. Eschweiler, 

CounselingJournal 

Groth, Sabine (2018): Die Heldinnenreise. Wege zu den weiblichen Kraftquellen. München, Kösel-

Verlag 

Kepner, James I. (2010): Körperprozesse. Ein gestalttherapeutischer Ansatz. Bergisch Gladbach, 

Verlag Andreas Kohlhage  

Rahm, Dorothea (1986): Gestaltberatung. Grundlagen und Praxis integrativer Beratungsarbeit. 

Paderborn, Junfernmannsche Verlagsbuchhandlung 

Richter, Kurt F. (2011): Erzählweisen des Körpers. Kreative Gestaltarbeit in Therapie, Beratung, 

Supervision und Gruppenarbeit. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG 

Richter, Kurt F. (2009): Coaching als kreativer Prozess. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH 

& Co. KG 

Schmeer, Gisela (2003): Kunsttherapie in der Gruppe. Vernetzung – Resonanzen – Strategeme. 

Stuttgart, J.G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger GmbH  

Schulz von Thun, Friedemann (1981): Miteinander reden:1. Störungen und Klärungen. Allgemeine 

Psychologie der Kommunikation. Reinbek bei Hamburg, Rowohlt Taschenbuch Verlag GmbH 

Stevens, John O. (2002): Die Kunst der Wahrnehmung. Übungen der Gestalttherapie. Gütersloh, 

Gütersloher Verl.-Haus 

Watzlawick, Paul (2011): Man kann nicht nicht kommunizieren, Das Lesebuch. Göttingen, Hogrefe 

Verlag 

 

 

 



 
Seite 14   IHP Manuskript ISSN 0721 7870 

Zusammenfassung 

Da, wo Worte fehlen, ist so viel mehr. Was haben wir zur Verfügung, wenn keine Worte zur 

Verfügung stehen, um unser Inneres sichtbar werden zu lassen. Wie kann und wie wird es 

sichtbar? Was spüre ich, und was wird wahrgenommen? Eine Begegnung mit dem 

Dazwischen und allem, was neben dem gesprochenen Wort, Worte finden kann. In einem 

Workshop mit Frauen zum Thema Ich-Stärkung wird sichtbar, was ohne gesprochene Worte 

unsichtbar ist. 

 

 

Biografische Notiz 

Name:     Katharina Galinski 

 

Wohnort:    Düren 

 

Berufsbezeichnung:   Heilerziehungspflegerin  

 

Fachrichtung:    Kunst- & Gestaltungstherapie 

 

LehrCounselor:   Maria Amon, Melanie Lumma, Uta Stinshoff 

 

LehrTrainer:    Uta Stinshoff  

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

IHP Bücherdienst * Schubbendenweg 4 * 52249 Eschweiler 
Tel.: 02403 4726 * Fax: 02403 20447 * eMail: office@ihp.de 

www.buecherdienst.ihp.d e 
IHP Manuskript 2410 G * ISSN 0721 7870 

2024 


	Deckblatt Katharina Galinski.pdf
	Graduierungsarbeit Katharina Galinski .pdf
	Deckblatt Rücken Katharina Galinksi.pdf

